Eglise protestante unie St-Chamond et Chambon sur lignon           Jean 2,1-11
4 et 11 janvier 2026							   Les noces de Cana
Alain Pélissier, pasteur

Je vous propose de commencer cette année, ou presque, en réfléchissant au début du ministère de Jésus dans l’Evangile selon Jean. Ses premiers pas, ses premières actions et son premier miracle.
Nous avons réfléchi, à Saint-Chamond, dans le groupe partage sur le miracle et nous nous sommes demandés si le miracle faisait peur ou au contraire amenait vers la foi.

Donc avant de dire quelques mots sur le miracle de Cana, je voudrais vous proposer quelques réflexions sur le miracle en général. Le miracle comme mode de transmission du message de JC en quelque sorte.
Il contient un paradoxe pour les lecteurs d’aujourd’hui. Les miracles sont racontés par les évangélistes pour susciter la foi des auditeurs et des lecteurs. Et ils ont eu cette conséquence.
A la fin de son Evangile, Jean écrit : «  Jésus a fait encore, en présence de ses disciples, beaucoup d’autres miracles qui ne sont pas écrits dans ce livre. Mais ceci est écrit, dit Jean, afin que vous croyiez que Jésus est le Christ, le fils de Dieu, et qu’en croyant, vous ayez la vie en son nom ».
 
Et cette même idée, les miracles amènent la foi, est énoncée dans notre passage de ce matin « tel fût à Cana en Galilée, le commencement des miracles que fit Jésus. Il manifesta sa gloire, et ses disciples crurent en lui ».
Encore un exemple, dans le livre des Actes, qui raconte les premières années des communautés chrétiennes, au chapitre 8, nous pouvons lire que le diacre Philippe se rend à Samarie pour « prêcher le Christ », et les foules, dit Luc, s’attachaient à ce que disait Philippe en apprenant et voyant les miracles qu’il faisait. 

Le paradoxe aujourd’hui, mais il ne date pas d’hier, c’est que pour certains croyants, les miracles sont un obstacle à la foi.
Ce n’est pas vrai pour tous.  A l’inverse des communautés chrétiennes recherchent les miracles pour asseoir leur légitimité, vous en avez peut-être même sur le Plateau.

On peut réfléchir longuement là-dessus et exprimer des opinions différentes. Quoiqu’il en soit, il y a, en tout cas deux miracles incontournables. Ils gardent tous les deux l’entièreté de leur mystère : le miracle de la vie : Dieu m’a créé en son amour, et le miracle de la victoire du Christ ressuscité sur la mort, sur ma mort.
Je dirais que ces miracles me parlent sans cesse du grand miracle de la présence et de l’intervention de Dieu dans l’histoire des hommes. 

Il y a une mise en garde contre l’équation biblique miracle = foi, autrement dit, une mise en garde contre l’idée de  rechercher des miracles.
Dans Matthieu 12, nous lisons : Maître, nous voudrions voir un miracle de ta part, et Jésus leur répondit : « une génération mauvaise et adultère recherche un miracle, il ne lui sera donné d’autres miracles que celui du prophète Jonas ». 
Vous retrouverez cette idée dans Luc 16 et Jean 20. 
Autrement dit, un évènement ou une action de Jésus ne créent pas la foi parce qu’ils seraient miraculeux, mais ils sont des signes  du Royaume de Dieu qui est venu parmi les hommes.

Pour ne pas s’arcbouter sur la question, rappelons qu’en grec « semeïa » veut dire signe. Les noces de cana sont présentées comme des signes de la présence de Dieu.
Donc la question est : quel est, quels sont les messages de ce signe er vont-ils susciter la foi ?
Les signes n’existent pas pour eux-mêmes et par eux-mêmes, ils n’existent qu’en référence au Dieu d’amour qui agit parmi nous et en nous.

Donc Cana. 
Ce qui est assez surprenant, c’est qu’à l’intérieur du récit, il y a un refus de miracle. Marie la mère de Jésus, avant le miracle de la transformation demande un miracle. Et elle est rabrouée par Jésus.  Marie dit à Jésus : ils n’ont plus de vin, et le dialogue qui suit est un peu rude : « femme qu’y a-t-il entre toi et moi, mon heure n’est pas encore venue ». C’est comme un rappel que la demande de  miracle à tort et à travers n’a pas sa place. 

Et nous sommes plongés dès les premiers mots dans une lecture qui dépasse le simple miracle.
L’évangile dit « le troisième jour  il y eut  des noces ».  3 jours après.
 3 jours après : c’est l’expression consacrée, dans le langage des premiers chrétiens, pour évoquer le jour de la résurrection. Autrement dit, ce signe est un élément qui précède la grande manifestation de Jésus.
Bon alors, une fois pour toute, qu’est-ce que ce signe ? 

C’est assez étrange, transformer l’eau en vin, on pourrait s’attendre à d’autres priorités de la part de Jésus. « Ils n’ont plus de vin » dit Marie. La belle affaire ! Eh bien ils n’ont qu’à boire autre chose.  Franchement, c’est très bizarre de s’attarder là-dessus.
Ce qui est encore plus bizarre, c’est que la rédaction de l’Evangile selon Jean est particulièrement travaillée. Les auteurs de cet Evangile n’ont rien mis au hasard. Tout est pesé et sous-pesé.
Cet Evangile a décidé de parler de 7 miracles, 7 signes, pas un de plus,
donc 7 signes importants, qui commencent par le changement de l’eau en vin.

La conclusion du texte renforce l’importance de ce premier signe : « tel fut à Cana en Galilée, le commencement des signes que fit Jésus, il manifesta sa gloire et ses disciples crurent en lui ».
On a le droit d’être plongé dans une certaine perplexité, voir de ne rien comprendre.
La gloire de Dieu se manifeste dans la transformation de l’eau en vin dit le texte !

1er élément : Tout se fait dans la joie, nous sommes dans un cadre festif qui n’est pas du tout condamné par Jésus, au contraire il y participe.
Du temps de Jésus existait aussi un Jean-Baptiste. Celui qui a baptisé Jésus.
Et il faut bien dire qu’il était très austère.
« Jean-Baptiste est venu, il ne mangeait pas de pain, et ne buvait pas de vin » dira plus tard Jésus
Un autre groupe est très austère les Esséniens.
Face à eux, nous avons un Jésus qui va à une fête.  Vous pouvez peut-être prendre à posteriori ce passage pour vous déculpabiliser si vous avez bien mangé à Noël et au jour de l’an,  mais ce n’est pas totalement certain !

Ceci dit, la pertinence de cette transformation ne saute pas aux yeux.
Où trouver la solution ? En quoi ce passage, ce signe est si important et nous dit quelque chose ? 
Je vous propose une première explication, mais il y en a d’autres.

Puisque l’eau qui est transformée en vin, il faut peut-être s’interroger sur l’eau.  
Nous avons une précision sur l’eau. Il n’y a pas assez de vin, mais nous ne connaissons pas le nombre de litres, en revanche nous connaissons la quantité d’eau : 6 récipients de pierres contenant 100 litres chacun. 
Nous avons donc 600 litres. Ça fait beaucoup surtout pour des buveurs de vin ! 

Cette eau n’est pas destinée à la boisson, à la consommation, mais aux rites de purification. Il s’agit de se purifier religieusement avant de manger, de boire, de faire la fête et sans doute aussi pendant la fête.
Cette eau est un symbole, il porte un symbole : la volonté du peuple juif de rester pur,  la volonté forte pour ne pas dire l’obsession de se protéger de tout contact pour rester propre sur soi et proche de Dieu.

Quel message ? cette peur incessante de l’autre, cette peur incessante de voir l’autre comme un danger pour soi n’a pas de sens pour Jésus. 
Le souffrant, l’étranger, le différent quel qu’il soit n’est pas une source de crainte et de tremblement. 
Jésus jette cette eau de la purification pour que l’autre différent puisse être pris en considération, puisse être reconnu. 
Allons encore un peu plus loin, on ne glorifie pas Dieu par des épurations ethniques ou religieuses.
La gloire de Dieu se manifeste justement dans la transformation de cette eau, religieuse de purification pour se protéger de l’autre, en vin pour faire la fête.

Qu’en conclure ? Nous avons un enseignement sur Dieu ou plutôt une description du lien qui unit l’homme à Dieu : c’est un mariage, une union entre Dieu et l’humanité, un lien fait de confiance, d’amitié, d’amour, et non de crainte, de grincements de dents comme le laissait supposer Jean-Baptiste. 

Nous avons une question pour nous : nous avons dans ce texte un refus des règles tatillonnes de pureté, un refus des lignes de partage entre le pur et l’impur. C’était la religion officielle mais c’était aussi la religion populaire des juifs de l’époque.
L’humanité du temps de Jésus voudra rester dans ce schéma du pur et de l’impur, et va refuser Jésus l’emmenant à la croix.
Jésus va contester la sainte doctrine du pur et de l’impur.
Contester la sainte doctrine, pour favoriser le bien, la fête, la joie, c’est le premier des signes.
Voici la question pour nous : quelle sainte doctrine nous avons à contester dans notre foi, dans notre vie privée, dans l’église, dans notre pays, dans notre monde, pour favoriser le bien, la fête, la joie ? 
